
1 
 

 أثر الدراسات القرآنية والإعجازية في تطور الدرس البلاغي العربي 

  ، مختبر الخطاب وتكامل العلوم والمعارفد. لخلافة كريم

 : تقديم

خالق الإنسان ومعلمه البيان، والصلاة والسلام على من بعثه الله رحمة للعالمين بكتاب  الحمد لله              

 وبعد، عربي مبين. 

من المعلوم والمقرر عند الدارسين والباحثين في تاريخ البلاغة العربية، أن بلاغة الإنجاز في تراثنا                

العربي سبقت بلاغة التنظير بقرون، أي أن البلاغة العربية وجدت بالفعل وبالقوة قبل أن يبدأ التنظير 

 .لها مع اللغويين  والنقاد والبلاغيين المؤسسين الأوائل

قة في كلام العرب وأشعارهم وخطبهم. ولما جاء الإسلام              فمنذ العصر الجاهلي كانت البلاغة محَقَّ

ازدادت مساحة الإنجاز البلاغي اتساعا ونموا. ولم يكن المتكلم العربي حينئذ يجحد أو ينكر قيمة البلاغة 

 ته تميل إلى الكلام البليغ الفصيح. والفصاحة، رغم أنه لم يكن على علم بقواعدها. فسجيته وطبيع

وقد حظيت البلاغة في تراثنا العربي بالعناية والاهتمام، وكثرت فيها التصنيفات، إلى أن بلغت               

مبلغا كبيرا من التطور والازدهار مع البلاغي عبد القاهر الجرجاني. ثم تعرضت لما تعرضت له سائر العلوم 

 كثرة الشروح والتلخيصات. ومع ذلك ظلت البلاغة في أعين القوم.اللغوية من الانحسار و 

أما في العصر الحديث، فرغم عودة الاهتمام إلى البلاغة، وتجديد النظر إليها، بعد إدراك قيمتها في          

والتأويل، إلا أن وضعها في المدارس والجامعات  تحليل الخطاب وأهميتها البالغة في الحجاج والتواصل

 عو الباحثين إلى بذل جهود مضاعفة لتطوير مناهجها وطرق تدريسها.يد

تتناول هذه الورقة البحثية بالدراسة والتحليل أثر الدراسات القرآنية المبكرة في تطور الدرس             

ى إل رى من بلاغة الإبداع والإنجازى الوجود بالفعل، أو بعبارة أخ، وفي نقله من الوجود بالقوة، إلالبلاغي

 بلاغة التنظير والتقعيد.

عند إسهام  علماء اللغة كأبي عبيدة وابن قتيبة في هذا الجهد من خلال الورقة البحثية كذلك وستتوقف 

عمليهما "مجاز القرآن" و "المشكل في تأويل القرآن"، وستبحث في جهود علماء الكلام وعلماء الدراسات 

وعبد القاهر الجرجاني، لتقف عند جهودهم المعتبرة في الارتقاء الإعجازية كالرماني والخطابي والباقلاني 

ولى في مجال التنظير إلى الرقي والإزدهار مع عبد القاهر بالدرس البلاغي العربي من المحاولات التأسيسية الأ 

 الجرجاني.

                                                           
   المغرب(،الكلية متعددة التخصصات بالرشيديةجامعة مولاي إسماعيل، أستاذ باحث في البلاغة والنقد الأدبي ب(. 



2 
 

  وسأحاول مقاربة هذا الموضوع انطلاقا من العناصر التالية:    

 دايات؛البلاغة العربية وسؤال الب 

  البدايات التأسيسية للبلاغة العربية؛ 

 ؛ دراسات اللغويين والمفسرين الأوائل 

 الدراسات الإعجازية و أثرها في تطور الدرس البلاغي؛ 

 ازدهار الدرس البلاغي مع عبد القاهر الجرجاني؛ 

 .الدرس البلاغي العربي بعد عبد القاهر الجرجاني 

 :  البلاغة العربية وسؤال البدايات( 1

إذا كان التنظير البلاغي العربي قد جاء متأخرا إلى ما بعد عصر التدوين، أو إلى عهد الجاحظ، فإن          

، أي منذ العصر عند العرب الإنجاز البلاغي العربي كان قديما، بدأ مع بداية الإبداع الشعري والنثري 

باء ولا الرجاز والكهان، بل شمل غيرهم، وهذا الإبداع لم يكن مقتصرا على الشعراء ولا الخط  الجاهلي.

فالعرب كانوا أهل بلاغة وفصاحة حتى في محادثاتهم العادية، وفي تحاورهم اليومى. وقد بدا ذلك واضحا 

في تفاعلهم مع الشعراء والخطباء، وفي ملاحظاتهم العفوية، وانتقاداتهم الانطباعية، وفي موازناتهم 

 ومفاضلاتهم بين الشعراء.

فتح عهدا جديدا للبلاغة العربية، فتضاعف هذا الإنجاز البلاغي في العصر ما جاء القرآن الكريم، فل     

في الرقي بالبلاغة في عصر صدر الإسلام، فقد أعجز العرب  لقرآن الكريم أثره البارز صدر الإسلام. إذ كان ل

فزاد الإبداع والإنجاز البلاغيين في تلقي هذا الخطاب   وأدهشهم بما تضمنه من أساليب البيان والبلاغة،

وقراءته وتفسيره. يقول عبد العزيز عرفه: "والقرآن الكريم هو: معجزة النبي صلى الله عليه وسلم. وآيته 

الكبرى الدالة على صدقه فيما يبلغ عن ربه. وهو معجزة بيانية عقلية تخاطب القلوب والعقول معا، 

وقد تحققت له من الأسباب التي صار بها  ن الناس إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.ورسول حي يسير بي

معجزا، وذلك لنزوله بلسان عربي مبين وازدهار اللغة العربية وقت نزوله ازدهارا عظيما حتى أصبحت 

ما تطيقه قادرة على أن تتحمل هذا القدر الهائل من المفارقة بين كلامين: كلام هو الغاية في البيان في

القوى، وكلام يقطع هذه القوى ببيان ظاهر المباينة له من كل الوجوه، واشتهار العرب بالبلاغة 

 .1والفصاحة وقدرتهم على التمييز بين كلامين: كلام بليغ من صنع البشر، وكلام معجز هو من عند الله"

صلى الله عليه وسلم، وفي  إن المتمعن في كلام كفار ومشركي قريش، وهم يحاولون الرد على الرسول  

وصفهم القرآن الكريم، بعدما استرقوا السمع، ليجد ملاحظات بلاغية فيما يقولون وينشِؤون ويكفي 

                                                           

 .796م(،ص 1985ه/1405) 1قضية الإعجاز القرآني وأثرها في تدوين البلاغة العربية، عبد العزيز عبد المعطي عرفة، عالم الكتب، ط -  1



3 
 

: "وماذا أقول؟ فوالله ما فيكم من رجل أعلم بالأشعار مني، ولا أعلم 1لبيان ذلك قول الوليد بن المغيرة

، ما يشبه الذي يقوله شيئا من هذا، والله إن لقوله الذي برجزه، ولا بقصيده، ولا بأشعار الجن مني. والله

و وما يعلى، وإنه ليحطم ما يقول، حلاوة، وإن عليه لطلاوة، وإنه لمثمر أعلاه، مغدق أسفله، وإنه ليعل

 .2"تحته

وقد تضاعف هذا الإنجاز البلاغي في العصر الأموي وفي العصر العباس ي الأول مع الفرق الكلامية،      

زاب السياسية المتصارعة التي سخرت، من ضمن ما سخرت في معاركها وخصوماتها، الشعر والأح

والخطابة والمناظرة والرسائل، فبلغت البلاغة العربية إبداعا وإنجازا مبلغا كبيرا في الرقي والازدهار بفعل 

 تلك العوامل كلها.

العربي، فإن عصور هذا الإنجاز منذ العهد  بالإضافة إلى المنجز البلاغي الذي بدأ مبكرا في تراثناو       

فالمتأمل في الروايات الواردة عن العصر  ،الجاهلي عرفت ملاحظات نقدية عفوية تضمنت إشارات بلاغية

الجاهلي في هذا المجال، والتي نجدها في كتب النقد القديمة كالموشح للمرزباني الأغاني للأصفهاني 

وعلاقتها بالبلاغة. بل إن المتمعن في كلام كفار ومشركي قريش، وهم  وغيرهما، يدرك قيمة هذه الملاحظات

ز، ليجد ملاحظات بلاغية يحاولون الرد على الرسول صلى الله عليه وسلم، ووصف القرآن الكريم المعجِ 

فيما يقولون وينشِؤون ويكفي لبيان ذلك قول  الوليد بن المغيرة ردا على أبي جهل لما طلب منه أن يقول في 

لقرآن قولا يبلغ قومه بعدما علموا بسماعه للقرآن الكريم وتأثره به، فقال قولا منه: "وماذا أقول؟ فوالله ا

ما فيكم من رجل أعلم بالأشعار مني ، ولا أعلم برجزه، ولا بقصيده، ولا بأشعار الجن مني. والله، ما يشبه 

وإن عليه لطلاوة، وإنه لمثمر أعلاه، مغدق الذي يقوله شيئا من هذا، والله إن لقوله الذي يقول، حلاوة، 

 .3"وما يعلى، وإنه ليحطم ما تحته أسفله، وإنه ليعلو

: في زهير بعدما عده شاعر الشعراء وقد كان عمر رض ي الله عنه عالما بالشعر، ناقدا له، ومن ذلك قوله      

وكان علي بن أبي طالب  4بما فيه.""لأنه لا يعاظل في الكلام وكان يتجنب وحش ي الشعر، ولم يمدح أحدا إلا 

رض ي الله عنه بليغا مفوها، إذا خطب أو قال شعرا. وكذلك كان الخلفاء الأمويون والعباسيون، وتطور 

ذلك عندهم لما جعلوا للأدب مجالس أدبية يستمعون فيها إلى الشعراء، ويدلون بمواقفهم من الشعراء، 

                                                           
غ قومه، بعدما علموا بسماعه للقرآن الكريم وتأثره به، وقد جاء هذا -  1

ُ
ديث طويل رواه الحاكم  في ح قال ذلك جوابا لأبي جهل لما طلب منه أن يقول في القرآن قولا يبل

 ووافقه الذهبي.

 . 77و 67ينظر كتاب قضية الإعجاز القرآني وأثرها في تدوين البلاغة العربية، عبد العزيز عبد المعطي عرفة،ص  -  2

 جاء هذا في حديث طويل رواه الحاكم  ووافقه الذهبي. -  3

 60نقد الشعر عند العرب في الطور الشفوي ص  -  4



4 
 

ضمن من الإشارات والملاحظات البلاغية ما ويوازنون ويفاضلون بينهم، ويوجهون أحيانا، وكل ذلك ت

 تضمن.

 البدايات التأسيسية للبلاغة العربية (2 

 دراسات اللغويين والمفسرين الأوائل:  

بفضل اهتمام العلماء ببيان وتهذيب الخطاب القرآنية ذات المنحى البلاغي تطورت الدراسات            

فكثر الاهتمام بالدراسات اللغوية والبلاغية، وصار التفقه في القرآني للعامة ولحديثي العهد بالإسلام، 

علوم اللسان العربي من أولويات أهل الشريعة. "إذ مأخذ الأحكام الشرعية كلها من الكتاب والسنة، وهما 

بلغة العرب، ونقلتها من الصحابة والتابعين عرب، وشرح مشكلاتها من لغتهم. فلا بد من معرفة العلوم 

 .1بهذا اللسان"المتعلقة 

وكان علماء العربية القدامى مرتبطين منذ وقت مبكر بالخطاب القرآني. بوصفه مصدرا من مصادر      

اللغة العربية، ينطلقون منه ومن غيره من المصادر المعروفة لوضع قواعدهم، وللاحتجاج لآرائهم 

رآني ما تميز به هذا الخطاب من ومذاهبهم في النحو واللغة. وزاد من تعلقهم وارتباطهم بالخطاب الق

لَ البلاغيين الأوائل بالبحث عن أسراره الأسلوبية والبيانية.
َ
 إعجاز بياني، شغ

ولم يكن القصد من انشغال العلماء ببلاغة الخطاب القرآني الرد على المشككين والملحدين والمنكرين        

ها فهم معاني الخطاب القرآني ومقاصده، يقول لإعجازه البياني فقط، بل تجاوز ذلك إلى غايات أخرى أهم

بدوي طبانه: "ولم تكن علاقة الدين بمنهج البحث البياني مقصورة عن الدفاع عن القرآن والتماس وجه 

إعجازه من طريق بيانه، بل إن له به علاقة أخرى، وهي الضرورة التي يحسها المسلم من جهة فهم معانيه، 

أساليبه، وما يمكن أن ينطوي وراء تعبيراته من المعاني والمقاصد. وتلك  ولا يتم هذا الفهم إلا بتعرف

الغاية لا تقل في الأهمية عن الغاية الأولى، وهي التصدي لهجمات الطاعنين ورد طعناتهم وكيدهم للدين 

 .2أو لمعتنقيه"

فوا عند البيان في ويعد أبو عبيدة معمر بن المثنى اللغوي البصري من أقدم العلماء الذين توق         

الخطاب القرآني، فأسهموا في بداية الدرس البلاغي العربي من خلال الاشتغال على الخطاب القرآني، فقد 

ألف كتاب "مجاز القرآن"، فعالج فيه " كيفية التوصل إلى فهم المعاني القرآنية،باحتذاء أساليب العرب 

                                                           
 .16البيان العربي، ص  -  1
 .16البيان العربي ص  -  2



5 
 

فجاء كتابه غنيا بالمأثور من كلام العرب الذي يساعد  .1في الكلام، وسننهم في وسائل الإبانة عن المعاني"

على فهم معاني القرآن الكريم. وكان أبو عبيدة يقصد بكلمة "مجاز"، "المعنى اللغوي الواسع الذي عرفه 

من الوضع اللغوي، وهو المعبر والممر والطريق، فكان معنى "مجاز القرآن" طريق الوصول إلى فهم المعاني 

ي عنده أن يكون طريق ذلك تفسير الكلمات اللغوية التي تحتاج إلى تفسير بالجملة القرآنية، يستو 

الشارحة، أو بالمرادف المفسر من المفردات، وما كان عن طريق الحقيقة بمعناها، أو عن طريق المجاز 

ومن  يقول أبو عبيدة: "ففي القرآن ما في الكلام العربي من الغريب والمعاني،. بمعناه عند البلاغيين

المحتمل من مجاز ما اختصر، ومجاز ما حذف، ومجاز ما كف عن خبره، ومجاز ما جاء لفظه لفظ 

الواحد ووقع على الجميع، ومجاز ما جاء لفظه لفظ الجميع ووقع معناه على الاثنين... ومجاز المضمر 

ر، ومجاز المقدم استغناء عن إظهاره، ومجاز المكرر للتوكيد، ومجاز المجمل استغناء عن كثرة التكري

والمؤخر، ومجاز ما يحول من خبره إلى خبر غيره، بعد أن يكون من سببه، فيجعل خبره للذي من سببه 

 .2ويترك هو. وكل هذا جائز قد تكلموا به"

ثم جاء بعده ابن قتيبة في كتابه " تأويل مشكل القرآن"، فأبدع وأجاد في تهذيب ما خفي عن العامة           

من آي القرآن الكريم، إذ وضح بعض ما أشكل عليهم، مما لا يمكن تفسيره بالاعتماد على ظاهر لفظه، 

ت عن ظاهر معناها إلى غرض آخر مما فيه مجاز أو استعارة أو كناية أو غير ذلك من الأساليب التي خرج

اقتضاه المقام، واستدل على ذلك بالمأثور من كلام العرب. فكان عمله إسهاما حقيقيا في الدرس البلاغي 

وقد دافع ابن قتيبة عن "المجاز"، ووضح أنه ضرورة لغوية تعبيرية. يقول: "وللعرب المجازات في  العربي.

فيها: الاستعارة، والتمثيل، والقلب، والتقديم، والتأخير، الكلام، ومعناها: طرق القول ومآخذه، ف

والحذف، والتكرار، والإخفاء، والإظهار والتعريض، والإفصاح، والكناية، والإيضاح، ومخاطبة الواحد 

مخاطبة الجميع، والجميع خطاب الواحد، والواحد والجميع خطاب الاثنين، والقصد بلفظ الخصوص 

 3نى الخصوص...  وبكل هذه المذاهب نزل القرآن."للعموم، وبلفظ العموم لمع

ولاشك أن البلاغة العربية من علوم اللسان العربي التي لا بد منها في فهم النصوص الشرعية           

وتفسيرها، فالوقوف عند الأساليب البلاغية ودلالاتها ومعانيها ومقاصد الشارع وسياق التخاطب... مما 

الأساليب وبدلالاتها،  لابد منه في الفهم والتفسير والاستنباط. ولذلك كان علماء الأصول مهتمين بهذه

ولا غرابة في ذلك، فإن الأساليب البلاغية  وكان المفسرون يعدون الإلمام بعلوم العربية من شروط المفسر.

                                                           
 .17المرجع نفسه ص  -  1

 .19-18م(، الجزء الأول، ص1954هـ/1374مجاز القرآن لأبي عبيدة معمر بن المثنى التيمي،  تعليق محمد فؤاد، الطبعة الأولة ) - 2
 .21-20، ص  العلمية، دون طبعة ولا تاريختأويل مشكل القرآن، لابن قتيبة، شرحه ونشره أحمد صقر، المكتبة  -  3



6 
 

متنوعة، ومعانيها متعددة تعدد سياقات التخاطب ومقامات إجرائه، فدلالة الأمر، ليست دائما هي الأمر 

لى النصح والتوجيه وعلى التعجيز وعلى التهديد، الحقيقي، فقد يدل على الندب وعلى الإباحة وع

والاستفهام قد يفيد التحسر والتقرير والإنكار والالتماس والتعجب والاستغراب والتوبيخ وغيره ذلك مما 

 يرتبط بمقاصد المرسِل. والخبر قد يدل على الأمر أو الطلب.

ة إلى معان مقامية تستخلص من ومعظم الأساليب الخبرية والإنشائية قد تخرج عن معانيها الأصلي

السياق. وبالتالي فمعرفة ذلك مما لا بد منه في التعامل مع النصوص الشرعية قراءة وفهما وتفسيرا 

لذلك اهتم علماء البلاغة المتقدمون بهذه الدلالات والمعاني الفرعية، منذ وقت مبكر، نجد  واستنباطا.

ه يفسر الآيات التي أفادت أساليبها معاني مقامية، بقوله ذلك عند أبي عبيدة في "مجاز القرآن"، إذ نجد

"ومجازه كذا"، أو ببيان المعنى المراد، قال في قوله تعالى: )أتجعل فيها من يفسد فيها(،"جاءت على لفظ 

الاستفهام، والملائكة لم تستفهم ربها، وقد قال تبارك وتعالى: )إني جاعل في الارض خليفة(، ولكن معناها 

 يجاب. أي: إنك ستفعل"، ثم استدل بقول جرير لعبد الملك بن مروان:معنى الإ 

 ألستم خير من ركبَ المطايا *** وأندى العالمين بُطونَ راحِ 

 وبين أنه "أوجب ولم يستفهم"، أي أن الاستفهام في بيت جرير أفاد التقرير لا السؤال.

 1 كذا؟ ليس باستفهام ولكن تقرير."ثم أضاف: "وتقول وأنت تضرب الغلام على الذنب: ألست الفاعل 

، بحثا مهما في دلالات الأساليب وفي دلالات الصيغ، 2ونجد عند ابن قتيبة في كتابه"تأويل مشكل القرآن" 

يدل على الوعي الدقيق بأساليب العرب وما تؤول إليه عندما تجري على خلاف أصل الوضع. وهذا من 

 اللسانيات الحديثة.المباحث المهمة في البلاغة العربية وفي 

ونصادف عند ابن فارس في كتابه "الصاحبي في فقه اللغة" بحثا مهما تحت عنوان معاني الكلام، بين فيه 

 3ما تؤول إليه أساليب الخبر والاستخبار من دلالات مقامية.

  والكلامية  الدراسات الإعجازية 

كثرت الفرق الكلامية في أواخر القرن الثاني الهجري وبداية القرن الثالث واشتدت الفرقة بينها،            

رفة،  واتصل خلافهم وجدلهم حول القرآن الكريم، وظهرت "محنة خلق القرآن الكريم"، والقول بالصُّ

. وانبرى علماء فأخذ الإلحاد يصوب سهامه نحو الطعن على النظم القرآني، والبيان العربي بوجه عام

                                                           
 .36-35ص  1ينظر مجاز القرآن، ج  -  1
 وما بعدها،  275ينظر كتاب تأويل مشكل القرآن ص -  2
 1بيروت، ط  -ينظر الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها لأحمد بن فارس، تحقيق عمر فاروق، مكتبة المعارف -  3

 وما بعدها. 183م(، ص 1993هـ/1414)



7 
 

المسلمين يدافعون عنهما، وتمخض دفاعهم عن آراء في البيان العربي وإبراز محاسنه، ووضع المقاييس 

التي يقاس بها، إذ تمكن الجاحظ من الدفاع عن البيان العربي وإبراز قيمته، وتحديده وجمع عدة 

 .1تعريفات للبلاغة، وأبرز محاسن النظم القرآني"

جاحظ أبرز علماء الكلام الذين كان لهم دور بارز في بداية التنظير البلاغي،يتضح ذلك ال ويعد أبو عمرو 

الاهتمام في كتابه "البيان والتبيين"، فقد اهتدى بصحيفة بشر بن المعتمر التي انطلق منها للحديث عن 

، أو من حيث قواعد البيان، سواء من حيث ملاءمة الكلام لمعانيه ومن يوجه إليهم من طبقات المستمعين

جمال الألفاظ ورصانتها ورشاقتها. وقد جاء كتابه "البيان والتبيين" غنيا بمباحث البلاغة، كالإيجاز 

والاطناب والسجع والازدواج والاقتباس والتقسيم واللغز والأسلوب الحكيم والاحتراس والهزل يراد به 

ر للخطابة وبين ما يجعل الخطيب مقنعا الجد والاعتراض والتعريض والكناية والاستعارة. وقام بالتنظي

ومؤثرا في المخاطبين، بل نبه على ما يحول بينه وبين جمهوره من عيوب، مما له صلة باللباس أو الحركة أو 

اللسان، وهو "الذي انتبه إلى أن اللغوي، لا يستطيع مهما أوتي من معرفة أن يُحاجِجَ في مجال الإقناع 

  2يستعنْ بعلم الكلام، وعلم الكلام هو علم الحجاج العقلي في المجال الديني."حول المسائل الدينية ما لم 

 ونجد في كتابه "الحيوان" إشارات دقيقة إلى الحقيقة والمجاز والتشبيه والاستعارة والمثل والكناية وغيرها. 

 .3لذلك "فهو يعد بحق مؤسس البلاغة العربية"، كما قال شوقي ضيف

بلاغية قام علماء الكلام بتأليف رسائل  ؛ فقدتطورت المحاولات الكلامية إلى دراسات إعجازية ثم         

" النكت في إعجاز القرآن للرماني"، وقد  ؤلفاتهمقصد تفسير الإعجاز البلاغي للقرآن الكريم، وفي مقدمة م

ة والتلاؤم والفواصل فصل القول في البلاغة وأقسامها وجعلها عشرة هي الإيجاز والتشبيه والاستعار 

ه بنظم القرآن  والتجانس والتصريف والتضمين والمبالغة وحسن البيان. وجاء بعده الباقلاني الأشعري فنوَّ

العجيب، وذلك في كتابه "إعجاز القرآن"، واعتبره الذروة في البلاغة، ونفى أن يكون مدار إعجازه "البديع" 

المتكلمين الذين خاضوا في إعجاز القرآن القاض ي عبد الجبار،  أو أقسام البلاغة التي عددها الرماني. ومن

 .أستاذ الاعتزال في عصره

المتكملون في وضع المباحث البلاغية قصد تفسير الإعجاز البلاغي للقرآن الكريم، وفي نشط لقد        

وجعلها عشرة  مقدمة مباحثهم "النكت في إعجاز القرآن للرماني"، وقد فصل القول في البلاغة وأقسامها

هي الإيجاز والتشبيه والاستعارة والتلاؤم والفواصل والتجانس والتصريف والتضمين والمبالغة وحسن 

                                                           

 .799قضية الإعجاز القرآني وأثرها في تدوين البلاغة العربية، عبد العزيز عرفة، ص  -   1
 .28محمد العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول  -  2
 .369شوقي ضيف، البلاغة تطور وتاريخ ص  -  3



8 
 

ه بنظم القرآن العجي ، واعتبره ب، وذلك في كتابه "إعجاز القرآن"البيان. وجاء بعده الباقلاني الأشعري فنوَّ

" أو أقسام البلاغة التي عددها الرماني. ومن الذروة في البلاغة، ونفى أن يكون مدار إعجازه "البديع

 .المتكلمين الذين خاضوا في إعجاز القرآن القاض ي عبد الجبار، أستاذ الاعتزال في عصره

 دراسات نقدية على أسس بلاغية: 

، وهو من التأليفات المبكرة في علوم في مقدمة تلك الدراسات بن المعتزعبد الله "البديع" ل كتاب يأتي        

ولم يفرده المؤلف للبديع، بل تطرق فيه لمباحث بلاغية متنوعة، فتناول الاستعارة والتشبيه البلاغة، 

والتعريض والالتفات والجناس والطباق، وغيرها من المباحث، مما يدل على أن مفهوم البديع عنده، وفي 

 غة والبيان.  عصره كان ما يزال عاما يدل على البلا 

وكان الدافع إلى هذا الكتاب عنده، هو إثبات أن فنون البديع قديمة عند العرب، توجد في الشعر العربي 

القديم، وفي القرآن الكريم والحديث النبوي وفي كلام العرب. وهو بذلك يرفض رأي القائلين بأنها من 

والشواهد من القرآن الكريم والحديث النبوي لذلك جاء كتابه غنيا بالنصوص  ابتداع الشعراء المحدثين.

  وكلام الصحابة الكرام والشعر العربي القديم وكلام العرب.

نشطت الكتابات النقدية في القرن الرابع الهجري، وكانت تخوض في مباحث البيان والبديع، وتدلي ثم 

الذي عرض فيه لكثير من  بنظرات فاحصة دقيقة، كما هو الحال في "عيار الشعر لابن طباطبا العلوي"،

 مباحث البلاغة كالتشبيه والتعريض والمبالغة وحسن القطع والتخلص. 

ويعد كتاب الموازنة للآمدي دراسة تطبيقية لبعض المباحث البلاغية كالاستعارة والمحسنات البديعية في 

ي بن عبد العزيز شعر أبي تمام والبحتري، وكذلك الأمر في "كتاب الوساطة بين المتنبي وخصومه" لعل

الجرجاني، الذي توسع في الحديث عن البديع وفنونه وعن الاستعارة والتشبيه في سياق دفاعه عن المتنبي. 

 مباحث بلاغية مهمة. لقدامة بن جعفر  "نقد الشعر"كتاب تضمن و 

 دراسات لبعض المتأدبين: 

من أبرزها كتاب "الصناعتين" لأبي هلال العسكري الذي فصل القول في الإيجاز والإطناب والمساواة              

وفي التشبيه والسجع والإزدواج وأفرد البديع بخمسة وثلاثين بابا. وفي القرن الخامس بزغ نجم ابن رشيق 

لاغيين قبله، وأدلى القيرواني فصنف مصنفه "العمدة في صناعة الشعر ونقده"، وعرض فيه آراء الب

بملاحظاته وآرائه فيها. وقد عاصره صاحب كتاب سر الفصاحة ابن سنان الخفاجي، وهو أول من جعل 

الفصاحة خاصة بالألفاظ مفردة ومركبة، بينما جعل البلاغة تشمل الألفاظ والمعاني جميعا، وهو أيضا أول 

ل القول في الجرس الصوتي للحروف، وأطنب في الحديث  عن كثير من فنون البيان والبديع. من فصَّ



9 
 

 ازدهار الدرس البلاغي مع عبد القاهر الجرجاني ( 3    

قرر عبد القاهر منذ البداية أن القرآن معجز، وحاول أن يستكشف فيه مواطن الإعجاز، واستدل           

الإعجاز في على أن مواطن الإعجاز ليست هي الألفاظ ولا ترتيب الحركات والسكنات، ولا يتحقق 

 1الفواصل ولا في الاستعارة، وإنما الإعجاز في النظم والتأليف.

"واعلم أن ليس النظمَ إلا أن تضع كلامك الوضع الذي يقتضيه علم  وأما المقصود بالنظم عنده فيقول: 

 ، وتحفظ رسومه التي رسمتْ وتعرف مناهجه التي نهجت فلا تزيغ عنها ،النحو وتعمل على قوانينه وأصوله

وخطؤه  –إن كان صوابا -ويؤكد ذلك بقوله: "فلست بواجد شيئا يرجع صوابه  2."لك، فلا تخل بش يء منها

صيب به موضعه  –إن كان خطأ  –
ُ
إلى النظم ويدخل تحت الاسم إلا وهو معنى من معاني النحو قد أ

وبعبارة ، 3"بغي لهواستعمل في غير ما ين ،وضعهووضع في حقه أو عومل بخلاف هذه المعاملة، فأزيل عن م

أخرى فإن من أراد أن يحكم على مدى الصواب والخطإ في النظم فلا بد له من أن يعالج قضايا التقديم 

والتأخير والفصل والوصل والإظهار والإضمار والاستفهام والنفي أو ما أصبح من بعد عبد القاهر يسمى 

 "علم المعاني".

لقد أدرك عبد القاهر الجرجاني بوعيه الفذ أن ثنائية " اللفظ والمعنى" قد أصبحت خطرا على النقد    

والبلاغة معا. أما على المستوى النقدي فإن الانحياز إلى اللفظ قتل "الفكر"، الذي يعتقد الجرجاني أنه 

ستوى البلاغي فإن الجرجاني لم وراء عملية أدق من الوقوف عند ميزة لفظة على أخــــرى. وأما على الم

يستطع أن يتصور الفصاحة في اللفظ وإنما هي في تلك العملية الفكرية التي تصنع تركيبا من عدة ألفاظ. 

وقد عاب الجرجاني النقاد القدامى ووصفهم بالجهل الفاحش حين لجأوا إلى هذه القسمة أو حين احتموا 

 .4بذلك التصور ) اللفظ والمعنى(

 المنحازين إلى جانب المعنى بشدة لا تقل عن شدته في تخطئة ومن      
َ
أ
َّ
جهة أخرى فإن الجرجاني قد خط

من ذهبوا إلى إبراز مميزات اللفظة المفردة، فقال: " واعلم أن الداء الدوي والذي أعيا أمره في هذا الباب 

إن هو أعطى، إلا ما فضُل  غلط من قدم الشعر بمعناه وأقل الاحتفال باللفظ وجعل لا يعطيه من المزية،

                                                           
 .وما بعدها 385 ، صدلائل الإعجازينظر   -  1
 .81 ، صدلائل الإعجاز -  2
 83-82 ، صدلائل الإعجاز -  3
 وما بعدها. 410و  396- 395ينظر دلائل الإعجاز   -  4



10 
 

عن المعنى، يقول: ما في اللفظ لولا المعنى؟ وهل الكلام إلا بمعناه؟ فأنت تراه لا يقدم شعرا حتى يكون قد 

  .1أودع حكمة وأدبا واشتمل على تشبيه غريب ومعنى نادر"

غية متميزة، أفرغ وفي سياق حجاج الجرجاني وردوده على أنصار اللفظ وأنصار المعنى، نجد مباحث بلا      

فيها الجرجاني جهده في تبيين أمر البلاغة فيها. وقد عالجها بطريقة تحليلية تظهر قدراته القرائية البديعة 

 موضوع الدراسة والتحليل. للنصوص 

ذلك التنوع وهكذا تنوعت موضوعات البلاغة عنده في كتابيه "أسرار البلاغة"، و"دلائل الإعجاز"، لكن     

فقد خص كتابه الأول لأساليب البيان، بينما كاد يفرد كتابه الثاني  المؤلف.على وضوح الرؤيا عند لم يؤثر 

 حديثه عن النظم من استحضار لأساليب أخرى حجاجه و لأساليب علم المعاني، لولا ما استدعاه 

كالاستعارة والمجاز والكناية، لكن في سياق حديثه عن النظم وفي رده على أنصار اللفظ، إذ بين أن المزية 

 .فيه تى التركيب والتأليف والنظم الذي وردع إليها باعتبارها ألفاظا، بل إلفي هذه الأساليب لا ترج

ا مع عبد القاهر الجرجاني، فإليه تطورا وازدهار قد عرف الدرس البلاغي العربي يتضح مما سبق، أن      

يعود الفضل في وضع علمي البيان والمعاني، وقد أبدع فيهما إبداعا متألقا لايزال محط اعتراف وإعجاب 

الدارسين إلى الآن؛ إذ شكل كتابه "أسرار البلاغة" العمدة في علم البيان، بينما عُدَّ كتابه "دلائل الإعجاز" 

إن من جاء بعده وجد نفسه أمام عمل بلاغي كبير لا يضاهى ولا ينافس،  العمدة في علم المعاني. حتى

فشغل بالكتابين، واقتصر جهد البلاغيين بعده على شرح الكتابين وتهذيبهما أو  تلخيصهما أو تطبيق أرائه 

 في التفسير والشرح.

والباحث في أعمال الجرجاني، يجد اشتغالا متميزا على النصوص والخطابات المستشهد بها، وتحليلا 

بلاغيا عميقا لها، وفهما دقيقا لدلالاتها ولوظائف أساليبها البلاغية في التعبير عن تلك الدلالات 

لا تنفصل عن الصرف  والمقاصد، وتوظيفا رائدا للمنهج التكاملي في التحليل والتفسير، فالبلاغة عنده

إنما مثل )يقول عبد القاهر الجرجاني في قوله تعالى: والنحو وغيرهما في تحقيق وظائف الخطاب القرآني. 

الحياة الدنيا كماء أنزلناه من السماء فاختلط به نباتُ الارض مما ياكلُ الناس والانعام حتى إذا أخذتِ 

نتْ وظنَّ أهلها أنهم  يَّ نَ الارضُ زخرفها وازَّ
ْ
قادرون عليها أتاها أمرُنا ليلا أو نهارا فجعلناها حصيدا كأنْ لم ْ تغ

  .24يونس ( بالامسِ، كذلك نفصل الآيات لقوم يتفكرون

ألا ترى إلى نحو قوله عز وجل: )إنما مثل الحياة الدنيا كماء أنزلناه من السماء فاختلط به نباتُ الارض » 

نتْ وظنَّ أهلها أنهم قادرون عليها أتاها أمرُنا مما ياكلُ الناس والانعام حتى إذا أخ يَّ ذتِ الارضُ زخرفها وازَّ

                                                           
 .252-251دلائل الإعجاز ص  -  1



11 
 

نَ بالامسِ(. كيف كثرت الجمل فيه حتى إنك ترى في هذه الآية 
ْ
ليلا أو نهارا فجعلناها حصيدا كأنْ لم ْ تغ

ر جملٍ إذا فصلت . وهي وإنْ كان قد دخل بعضها في بعض حتى كأنها جملة واحدة، فإنَّ ذل
ْ
ك لا يمنع عش

من أن تكون صورة الجمل معنا حاصلة تشير إليها واحدة واحدة. ثم إن الشبه منتزع من مجموعها من غير 

 واحدة من أي موضع كان 
ً
أن يمكن فصل بعضها عن بعض وإفراد شطر حتى إنك لو حذفتَ منها جملة

 أخل ذلك بالمغزى من التشبيه.

التشبيهات التي يضم بعضها إلى بعض والأغراض الكثيرة التي  ولا ينبغي أن تعد الجمل في هذا النحو بعد 

كل واحد منها منفرد بنفسه، بل بعد جمل تنسّق ثانية منها على أوله وثالثة على ثانية وهكذا. فإن ما كان 

من هذا الجنس لم تترتب فيه الجمل ترتيبا مخصوصا حتى يجب أن تكون  هذه سابقة وتلك تالية لها 

  .1«ا...والثالثة بعدهم

فقد صنف عبد  ج فيها أنصار اللفظ.ويأتي هذا التحليل العميق عنده في معظم المباحث التي يحاجِ            

القاهر الجرجاني بابا من أهم أبواب الكتاب في الاستدلال على أن المزية لا تكون للفظ أو للأسلوب من 

، بل لما يؤديه من مقاصد وأغراض
ٌ
ولما يأتي عليه من طرق إسناد في تراكيبه  ،2حيث إنه أسلوب أو لفظ

ونظمه وترتيب مكوناته. وقد توقف عند نماذج للاستعارة فبين كيف أسهمت عناصر أخرى مرتبطة 

بالتركيب والوصل والنظم في ما صار لها من المزية والحسن، يقول: "ومن دقيق ذلك وخفيه، أنك ترى 

شيبا(...لم يزيدوا فيه على ذكر الاستعارة، ولم ينسبوا الناس إذا ذكروا قوله تعالى: )واشتعل الرأس 

 إلا إليها، ولمْ يروا للمزية موجبا سواها. هكذا ترى الأمر في ظاهر كلامهم. وليس الأمر على ذلك، ولا 
َ
الشرف

هذا الشرف العظيم، ولا هذه المزية الجليلة، وهذه الروعة التي تدخل على النفوس عند هذا الكلام = 

ستعارة، ولكن لأن سُلِكَ بالكلام طريق ما يسند الفعل فيه  إلى الش يء، وهو لما هو من سببه، لمجرد الا 

تى بالذي الفعل له في المعنى منصوبا بعده، مبينا أن ذلك الإسناد وتلك النسبة 
ْ
فيرفع به ما يسندُ إليه، ويؤ

ال والملابسة، كقولهم: طاب زيدٌ إلى ذلك الأول، إنما كان من أجل هذا الثاني، ولما بينه وبينه من الاتص

."
ً
 3نفسا

ن أن الاستعارة لم تنفرد بما حققه هذا الكلام  فعبد القاهر الجرجاني في تحليل هذا الخطاب القرآني بيَّ

من أغراض ومعان، بل ساندها في ذلك التركيب النحوي للآية، الذي تم فيه إسناد الفعل )اشتعل( إلى 

صار فيه الفاعل الحقيقي )الشيبُ( تمييزا. مما اثمر أغراضا ومعاني ما الفاعل غير الحقيقي )الرأس( و 

                                                           
 ، وقد جاء بهذا الكلام في سياق تمييزه بين التشبيه  المفرد والتشبيه المركب.88أسرار البلاغة ص  -  1
ؤم".105إلى الصفحة  87دلائل الإعجاز من  -  2

ُ
 ،  "فصل في أن هذه المزايا في النظم، بحسب المعاني والأغراض التي ت

 .100دلائل الإعجاز ص   -  3



12 
 

كان للتركيب الأصلي أن يحققها. يقول: "فإن قلتَ: فما السبب في أن كان "اشتعل" إذا استعير للشيب على 

 هذا الوجه، كان له الفضل؟ ولمَ بان من المزية بالوجه الآخر هذه البيْنونة؟

لمعان الشيب في الرأس الذي هو أصل المعنى، الشمول، وأنه قد شاع فيه، وأخذه فإن السبب أنه يفيد مع 

من نواحيه، وأنه قد استغرقه وعمَّ جملته، حتى لم يبق من السواد ش يء، أو لمْ يبق منه إلا ما لا يعتدُّ به. 

حينئذ أكثر من  وهذا ما لا يكون إذا قيل: "اشتعل شيب الرأس، أو الشيبُ في الرأسِ"، بل لا يوجِب اللفظ

 1ظهوره فيه على الجملة."

بل بمعية التركيب النحوي فالأسلوب البياني، عند عبد القاهر، لا يحقق الأغراض المقصودة  بمفرده    

وما يطرأ عليه على مستوى الإسناد من تقديم وتأخير وغير ذلك من أحوال المسند والمسند إليه المعروفة. 

ب ورسالة تخاطبية، وعلى وتلك المقاصد والأغراض هي مر 
َ
تبطة بعناصر التخاطب من مخاطِبٍ ومخاط

 أساسها يحلل البلاغيون الأساليب ومقاصدها وأغراضها.

 الدرس البلاغي بعد عبد القاهر الجرجاني( 4

، وكلفوا بعد عبد القاهر الجرجاني بكتابيه "أسرار البلاغة" و "دلائل الإعجاز"شغل البلاغيون               

بشرحهما وتلخيصهما، وكأن الإمام عبد القاهر الجرجاني أدهشهم، وبدل أن يدفعوا الدرس البلاغي إلى 

لكن مع ذلك استمر الاهتمام بمباحث البلاغة العربية، الأمام، إذا بهم يقفون عند حدود المنجز، 

 صات. وبتعليمها وشرحها، مما أثمر مكتبة بلاغية عربية غنية بالشروح والتلخي

أبو يعقوب ومن أبرز البلاغيين الذين أسهموا في تنظيم الدرس البلاغي العربي وتبويبه تبويبا تعليميا، 

إذ جاءت مباحث البلاغة عنده واضحة منظمة، رغم ما طبع عمله من "مفتاح العلوم"،  السكاكي في كتابه

 .مبالغة في التقسيم والتفريع. وقد اهتم البلاغيون بهذا المصنف

وأهم بلاغي قام بتلخيص المفتاح هو الخطيب القزويني، فقد صنف تلخيصا دقيقا لمباحثه البلاغية، ذلل  

فيه صعوباته تذليلا، مع الاستفادة من تلخيص بدر الدين بن مالك وبآراء عبد القاهر والزمخشري، لكنه 

 البلاغة مراجع أشهر  رأى في هذا التلخيص إجمالا أكثر مما ينبغي فصنف كتابه "الإيضاح"، وهو من

 .العربية عند الطلاب

  

                                                           
 .101دلائل الإعجاز  -  1



13 
 

 :الخاتمة

وقد تنوعت الأطراف  نخلص مما سبق إلى أن مسار البلاغة العربية كان مسارا حافلا بالإنجازات،         

من لغويين ونقاد ومتكلمين. لكن الإسهام الأكثر وضوحا  التي أسهمت في تطور الدرس البلاغي العربي،

وبروزا كان لعلماء الدراسات الإعجازية. واتضح ذلك عند عبد القاهر الجرجاني الذي أبدع وتألق،فصار 

 مرجعا في علمي البيان والمعاني.  

هذين العلمين، بل ولم تخرج المصنفات البلاغية العربية عن ما انتهى إليه عبد القاهر الجرجاني في     

صارت تعتمد عليه، وتوضح ما جاء عنده، وتعيد تنظيمه وتقديمه في صورة تعليمية أكثر وضوحا. وحاز 

 السكاكي مكانة مهمة في هذا الشأن، ثم تبعه الخطيب القزويني موضحا ومهذبا.

في عصور الانحطاط  وكان من الطبيعي أن يجري على البلاغة، ما يجرى على الأدب وعلوم العربية عموما    

البلاغة استمرت في الإبداع العربي، رغم فترات الانحطاط والجمود، هذه لكن  من جمود ونكوص. 

ونهضت بعد نهضة الأدب العربي الحديث، وأشرقت شمسها من جديد في أعمال الأدباء العرب الكبار، 

وعلى أن عصور الانحطاط لم تؤثر  فجاء الإبداع العربي الحديث في مختلف الفنون دالا على بلاغة القوم،

 على الأسلوب العربي الأصيل الذي يبزغ كلما توفرت ظروف الإبداع. 

وبرز أعلام وباحثون في المغرب  .عاد الاهتمام إلى البلاغة العربية، تنظيرا وتعليما ودعوة إلى التجديدوقد 

والمشرق، انشغلوا بأمر البلاغة العربية وتطويرها وتجديد النظر إليها، بعدما استفادوا من الاطلاع على 

وشهدت الدراسات البلاغية الحديثة تطورا ملموسا في اتجاه إعادة المنجز في البلاغة الغربية الجديدة. 

ا بالخطاب والتخاطب. لكن الحصيلة التعليمية لاتزال دون الطموح الاعتبار للبلاغة العربية في علاقته

الثانويات في  العربية فعلى الرغم من كثرة الأبحاث والمؤلفات في هذا الموضوع، إلا أن واقع البلاغة المنشود.

 .ضرورة مضاعفة الجهود قصد النهوض بطرق ومناهج تدريسهاالجامعات العربية ما يزال يدل على و 

  



14 
 

 در والمراجعالمصا

ابن المعتز: كتاب البديع لأبي العباس عبد الله بن المعتز، شرحه وحققه عرفان مطرجي، مؤسسة  -

 م.2012 \هـ 1433الكتب الثقافية، الطبعة الأولى 

ابــن رشــيق أبــو علــي الحســن : العمــدة فــي محاســن الشــعر وآدابــه، تحقيــق الــدكتور محمــد قرقــزان،  -

 م.1/1408،1988طدار المعرفة، بيروت، 

الصـــاحبي فـــي فقـــه اللغـــة العربيـــة ومســـائلها وســـنن العـــرب فـــي كلامهـــا لأحمـــد بـــن فـــارس، ابـــن فـــارس:  -

 1بيروت، ط  -تحقيق عمر فاروق، مكتبة المعارف

ابـــن قتيبـــة: تأويـــل مشـــكل القـــرآن، لابـــن قتيبـــة، شـــرحه ونشـــره أحمـــد صـــقر، المكتبـــة العلميـــة، دون  -

 طبعة ولا تاريخ.

ز القــرآن لأبـــي عبيــدة معمــر بــم المثنــى التيمـــي،  تعليــق محمــد فــؤاد، الطبعــة الأولـــة أبــو عبيــدة: مجــا -

 م(.1954هـ/1374)

كتاب الصناعتين: الكتابة والشعر لأبي هلال العسكري، تحقيق علي محمد أبو هلال العسكري:  -

الطبعة الأولى  البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، جار إحياء الكتب العربية، بيروت،

 م(.1952هـ،1371)

إحسان عباس: تاريخ النقد عند العرب، نقد الشعر، من القرن الثاني حتى القرن الثامن الهجري،  -

 م(.1983ه/1404) 4دار الثقافة، بيروت، لبنان، ط 

لدكتورين محمد الاسكندراني لأسرار البلاغة في علم البيان للإمام عبد القاهر الجرجاني تحقيق  -

 م.1998هـ ، 2/1418كتاب العربي، ط ومحمد بمسعود، دار ال

البيان العربي: دراسة في تطور الفكرة البلاغية عند العرب ومناهجها ومصادرها بدوي طبانة:  -

 م(.1958-هـ  1377) 2الكبرى، بدوي طبانة، مطبعة الرسالة، ط

 الجرجاني عبد القاهر: 

القاهر الجرجاني، في الدراسات خلف الله: ثلاث رسائل في إعجاز القرآن، للرماني والخطابي وعبد  -

القرآنية والنقد الأدبي، حققها وعلق عليها محمد خلف الله أحمد ومحمد زغلول سلام، دار 

 م(.1976)3المعارف بمصر، ط

دلائل الإعجاز، تأليف الشيخ الإمام عبد القاهر الجرجاني، تحقيق محمود محمد شاكر، مطبعة  -

 م(.1992هـ،  1413المدني، الطبعة الثالثة ) 

دار  مفتاح العلوم لأبي يعقوب يوسف بن أبي بكر، ضبطه وعلق عليه نعيم زرزور،السكاكي:  -

 م. 1987هـ،2/1407الكتب العلمية، بيروت، ط



15 
 

بـــن مســـلم بـــن قتيبـــة، تحقيـــق دي غويـــه، وتعليقـــات محمـــد  الشـــعر والشـــعراء لأبـــي محمـــد عبـــد الله -

 ولا تاريخ(.يوسف نجم وإحسان عباس،دار الثقافة، بيروت)دون رقم 

 شوقي ضيف: البلاغة تطور وتاريخ، دار المعارف، القاهرة ، الطبعة التاسعة. -

: قضية الإعجاز القرآني وأثرها في تدوين البلاغة العربية، ، عالم عبد العزيز عبد المعطيعرفة  -

 م(.1985ه/1405) 1الكتب، ط

 العمري محمد: -
 (؛2005المغرب، )يناير  -لشرق البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، إفريقيا ا -
المغرب،  –المغرب، إفريقيا الشرق  –في بلاغة الخطاب الإقناعي، إفريقيا الشرق  -

 (؛ 2002) 2ط
نقد الشعر، تأليف أبي الفرج  قدامة بن جعفر، تحقيق وتعليق قدامة بن جعفر:  -

 )دون تاريخ(. ،الدكتور عبد المنعم خفاجي دار الكتب العلمية، بيروت لبنان


